PREDIGT AN HEILIGABEND 2025, CHRISTVESPER

Liebe Weihnachtsgemeinde,

Weihnachten ist das Fest der Liebe, der Familie, der Geschenke. Wir

kdnnen es uns aussuchen und selbst erganzen.

Es ist vielleicht auch das Fest der Spiele. Denn nicht nur verschenkt
man diese gern, ob fir Konsole, Handheld oder Computer, als

Brettspiele und was immer.

Auch ich mache vor Weihnachten mit den Konfis gern ein paar

Spiele. Darunter das sogenannte ,Weihnachts-ABC*.

Dabei treten Gruppen gegeneinander an: Wem fallt am schnellsten
etwas Passendes zu Weihnachten ein, sobald man den nachsten

Buchstaben aus dem Alphabet in die Runde ruft:

C geht zum Beispiel gut mit Christkind. J passt mit Jungfrau oder
Jungfrauengeburt zusammen. Josef kann man hier auch nennen,
genauso wie Maria bei M. Bei K denkt man sofort an die Krippe, bei

H an die Hirten. Usw.

Den Konfis fallt zu diesen Buchstaben immer viel ein. Es macht
Spalk, und bei einigen Anfangsbuchstaben ist es auch echt heraus-
fordernd. Daher wird zum Beispiel beim X auch das amerikanisch

abgekirzte , X-mas” akzeptiert.



Und so geht es immer weiter. Bald hat man die wichtigsten Begriffe
der biblischen Weihnachtsgeschichte zusammen, die als Ur-

sprungserzahlung vom Jesuskind gilt.

Doch, freilich, dass sich das alles genauso oder doch sehr dhnlich
zugetragen haben soll, da kdnnte man ausrufen, wie es so schon
heildt:

Die Botschaft hér ich wohl, allein mir fehlt der Glaube, — oder etwa
nicht?

Auch wenn wir uns heute in der Kirche versammeln, halten die
meisten von uns diese Weihnachtsgeschichten aus der Bibel wohl

far ziemlich legendarisch bis ausgedacht.

Und in gewisser Weise stimmt das auch. Sie sind in dem Sinn keine
Fantasy, also reine fantasievolle Erfindungen wie ,Mittelerde” oder
,Hogwarts“, sondern sozusagen Fan-Fiction — sie schmicken und
deuten aus, bauen aber auf einer realen Basis auf — der Geburt

Jesu.

Dabei nimmt ihnen diese ,Fan-Fiction” nichts vom urspriinglichen
Wahrheitsgehalt:

Denn — was ware, wenn diese Geschichten nie den Anspruch hat-

ten, eine Art objektiver Berichterstattung zu sein?

Was, wenn sie stattdessen eine Antwort auf ganz andere Fragen
geben — auf Fragen, die wir Menschen uns stellen, seit wir denken

kdnnen, damals wie heute?

Fragen wie:



e Warum bin ich hier?
e Hat mein Leben eine Bedeutung?
e Bin ich gewollt?

* Gibt es etwas, das groRer ist als ich selbst?

Die Weihnachtsgeschichte erzahlt von einem Gott, der die Distanz
zu uns Uberwindet. Er bleibt nicht fern in gbttlicher Macht und
Herrlichkeit, sondern kommt zu uns als das Verwundbarste, das wir
kennen: als neugeborenes Menschenkind, in einem Stall zur Welt.

Bei Menschen, die unbedeutend schienen.

Die Weihnachtsbotschaft will uns daher auch sagen: Du bist, was
immer deine Geschichte ist, nicht allein in dieser Welt. Dein Leben

ist kein Zufall, sondern von Gott gewollt.

Selbst in deiner Schwache, in deinen Zweifeln, in deinen dunklen

Stunden bist du gesehen, bist du gemeint.

Vielleicht ist der Glaube an diese Geschichte weniger eine Frage

des Beweises, als vielmehr eine Frage der Sehnsucht.

Die Sehnsucht danach, dass die Welt nicht kalt und gleichgtiltig ist.
Die Hoffnung, dass Liebe starker ist als alle Macht, dass das Kleine
das GroRe verandern und dass das scheinbar Unwichtige bedeu-

tend werden kann...



Ich finde, das ist eine ganz andere Herangehensweise, auch an
diese alte Geschichte, die zweifellos viel Mythisches und Legen-

dares enthalt.
Aber um es klar zu sagen: Das wussten die Menschen damals auch!

Wir denken vielleicht, dass die irgendwie so ein bisschen naiv
waren, keine Ahnung hatten und im Grunde alles glaubten, was

man ihnen vorsetzte.

Doch das ist nicht wahr. Sie haben wahrscheinlich Dinge erlebt, wie
wir sie kaum kennen, und sie kannten andererseits viele Sachen
nicht, die fur uns selbstverstandlich sind, wie das Smartphone,
Internet, Fortbewegungsmittel wie Auto und Flugzeug, E-Scooter,

die uns gern die Gehwege verstellen, und anderes mehr.

Doch es gibt (iber alle Zeiten hinweg eine gemeinsame Basis: Dass

wir Menschen sind.

Mit Leib und Seele, Korper und Geist, und wie immer man das
unterscheiden will. Mit Bedlirfnissen des Koérpers, wie auch der
Seele im weitesten Sinne. Und da wiirden wir uns mit Menschen,
die vor 2000 Jahren lebten, in vielem treffen, Gemeinsamkeiten
finden.

Zuriick zur Weihnachtsgeschichte — nehmen wir ein besonders

umstrittenes Beispiel daraus: wie ,,J“:

Maria war demnach Jungfrau, als sie ihren vom Heiligen Geist

gezeugten Sohn Jesus zur Welt brachte — was fiir uns biologisch



und naturwissenschaftlich vollig unmoglich ist. Aber hier kommt

es:
Das haben die Menschen damals so auch nicht geglaubt.

Sie kannten solche Erzahlungen von beriihmten Menschen wie
Platon oder Sokrates, romischen Kaisern und agyptischen Phara-
onen. Auch diese seien durch gleichsam géttliche Zeugung zur Welt

gekommen.

Da hat keiner danach gefragt, ob das jetzt , biologisch” sein kann.
Niemand wollte intime Details wissen, um Beweise dafiir oder

dagegen zu finden. Das kam erst Jahrhunderte spater.
Mit Worten des biblischen Archdaologen Michael Neumann gesagt:

»In diesem Bekenntnis spielt irgendeine biologisch-medizinische
Frage der Jungfraulichkeit nicht die geringste Rolle. Christen und
Nichtchristen der Zeit Jesu wiirden liber heutige Verwunderung
gegenlber der Bezeichnung ,Jungfrauengeburt’ verstandnislos den

Kopf schitteln“t

Sie wiirden sich, so Neumann, ,Gber die Naivitat“, diese Aussage

,platt biologisch misszuverstehen, sehr wundern.”

Damals war eben allen klar: Diese Wundererzahlungen sollten
sagen, da ist jemand von Gott geschickt! Als sein Geschenk fiir uns

Menschen.

1 Zitiert nach Huizing, Klaas: Lebenslehre. Eine Theologie fiir das 21. Jahrhundert, 2.
Auflage, 2025, S. 138 5



Worauf es an Weihnachten also wirklich ankommt, ist nicht, ob wir
an biologisch unmadgliche Wunder glauben — sondern dass wir das
eigentliche Wunder verstehen: Gott mischt sich in unser Leben ein.
Darum geht es, um diesen Mindestglauben gewissermalRen, damit

Weihnachten tiberhaupt einen Sinn ergibt.

Doch Weihnachten soll uns auch auf Geflihlsebene, ,,im Herzen”,

erreichen.

Dabei helfen sicher die Geschenke unterm Weihnachtsbaum oder
die familidren Treffen — wobei wir uns auch wiinschen, dass sie

schon ausfallen und harmonisch sein werden...

Doch unabhangig davon, wie wir Weihnachten feiern, sollte im
Zentrum unseres Empfindens das Kind in der Krippe stehen. Mit all

den schonen Geschichten, die darum herum erzahlt werden.
Aber wie sollen uns diese heute noch erreichen?

Dazu fallt mir einer der wichtigsten evangelischen Theologen

Uberhaupt ein, Friedrich Schleiermacher:

1799, zur Zeit der Romantik, erschien sein friihes Blchlein mit dem
wunderbaren Titel ,,Reden Uber die Religion an die Gebildeten

unter ihren Verachtern”.

Einen solchen Titel konnte man heute kaum mehr bringen. Aber
damals zeigte er, dass es auch unter den geistigen Eliten und den
Intellektuellen Menschen gab, die an kirchlichen AuRerungen und
Glaubensdogmen zweifelten.



Sie dachten, mit Wissenschaft und moderner Technik sei die

Religion doch erledigt.

Schleiermacher wollte Religion und Glauben daher einen eigenen
Standort geben, heute wiirde man vielleicht sagen: ein ,Allein-

stellungsmerkmal®,

Religion ist fir ihn weder Wissen oder Handeln, auch nicht Moral,

sondern, so sagte er: ,Sinn und Geschmack fiir das Unendliche”.

Religion ist demnach etwas ganz Eigenes in uns. Wir spiiren und
»schmecken” dann, wie sie sich anfiihlt und wie sie sich auf das
Unendliche erstreckt. Wir nehmen mit allen Sinnen wahr, wie

bedeutend sie fur uns ist.

Man konnte jedoch sagen, dass viele Menschen diesen ,,Sinn und
Geschmack fir das Unendliche” nicht mehr bewusst wahrnehmen.
Ein Grund dafiir ist, dass wir mit so vielen Dingen konfrontiert
werden: allgegenwartige ,,Breaking News”, Internet und Streaming-
Dienste, schone und schlimme Ereignisse, persénliche Heraus-
forderungen in Beruf und Familie, Verlockungen durch Konsum und

vieles andere mehr.

Dadurch kommen wir kaum noch zu uns selbst und kbnnen uns

nicht mehr auf das konzentrieren, was im Leben wirklich wichtig

ist:

e Namlich auf den Sinn unseres Lebens, auf unser Woher und
Wohin.

o Auf die Liebe, die wir im Leben geben und empfangen.

7



Schleiermacher nun meinte, das Wesentliche an der Religion sei
,das Anschauen des Universums”. So entstehen ,,Sinn und

Geschmack fiirs Unendliche".
Aber das , Universum” wirkt auch auf uns: Es ist aktiv.

Fir Schleiermacher ist das ,,Universum® die ganze Schépfung,
Natur und Goéttliches, das wir mit Sinnen und Geflihlen

wahrnehmen.

So entsteht durch ,Anschauung und Gefiihl“ des Universums ein
wechselseitiger Prozess, eine Begegnung zwischen Gottlichem und

Menschlichem.

In der Romantik spielten auch Kinder eine wichtige Rolle. Sie galten
als Zeichen unverdorbener Unschuld. Sie leben uns vor, wie man

unmittelbar mit der Welt, der Natur und Gott verbunden ist.

Jesus selbst sagte: ,Wenn ihr nicht glaubt wie die Kinder, so kommt
ihr nicht ins Himmelreich.” Denn nur die Kinder vertrauen sich

ohne Vorbehalte dem Unendlichen unbedingt an.

Das macht sie verletzlich und schutzbeddrftig, aber in dieser
Hinsicht auch zu einem Vorbild — indem sie uns zeigen, dass wir uns

dem Gottlichen ebenfalls ganz anvertrauen sollten.

Daran erinnert uns das Weihnachtsfest nachfiihlbar: Denn da
kommt ein Kind von gottlicher Herkunft zur Welt. Hier kdnnen wir
unseren ,,Sinn und Geschmack fur das Unendliche” entdecken und
schulen, indem wir dem fein nachspiren: Was bedeutet es, wenn
Gott in einem Kind zur Welt kommt, wenn er selbst Mensch wird?

8



Wir kdnnen uns dieser Einsicht auch anders nahern: Heute be-
schaftigt man sich gerne mit dem ,inneren Kind“. Dieses Konzept

spielt in manchen Psychotherapien eine wichtige Rolle.

An Weihnachten lasst sich dieser Gedanke aufgreifen, wenn wir
bedenken, dass das ,,Kind in uns”“ auch diese unmittelbare Abhan-

gigkeit spurt.

Dieses ,Kind in uns“ kann am leichtesten mit dem Kind in der
Krippe kommunizieren. Wir kdnnen es auf uns wirken und Weih-
nachtsstimmung aufkommen lassen, wie wir sie vielleicht zuletzt
als Kind erlebten oder manchmal auch durch unsere eigenen

Kinder wieder erfahren.

Dieses tiefe Bedlrfnis, diese Sehnsucht nach Geborgenheit, nach
dem Aufgehen in etwas GrolRerem, Starkerem, das uns schitzt und

umgibt, ist in uns allen angelegt. Lebenslang.

Wer, wenn nicht Gott, sollte am Ende die Garantie daflir sein?

,Das ist ja unglaublich naiv”, mégen manche innerlich ausrufen.
Stimmt.

Aber auch darauf gibt es eine feine Antwort von dem an Symbol-
theorie und Psychoanalyse orientierten franzdsischen Philosophen

Paul Ricceur, T 2005): Er sprach von der ,,zweiten Naivitat”.



Zunachst gibt es die uns allen bekannte , erste Naivitat“ besonders
der Kinder, die gewissermalien alles glauben, was man ihnen er-
zahlt.

Wird man alter, kommt die Aufklarung, und man hinterfragt kri-
tisch, was die Dinge und Erzahlungen denn ,,in Wahrheit” bedeu-

ten.

Danach entwickelt sich Ricceur zufolge diese ,zweite Naivitat”: ein
neu gereiftes Verstandnis, das die Kritik nicht leugnet, sondern

integriert.

Man reflektiert die Symbole und Geschichten weiterhin bewusst,
kann sie aber auch wieder fiihlen und wahrnehmen, fast wie als
Kind. Nur jetzt nach und durch die Kritik der eigenen Aufklérung

hindurch — ,geldutert”.

Wer so auch als Erwachsener an Weihnachten glaubt, wer sich
darauf einlasst und ,,Sinn und Geschmack fiir das Unendliche”
versplirt, das sich im Endlichen eines Kindes in der Krippe zeigt, ist
nicht dumm und naiv — sondern auf eine fortgeschrittene Weise

aufgeklart!

Aufgeklart durch eine Sichtweise, die Glauben und Geflihle wieder
zuldsst und splrt, dass hinter den Dingen, die sich unseren Augen
zeigen, etwas Tieferes, Sinnvolles, ja Ewiges liegt. Und auch das ist

fur mich Weihnachten!

Wir konnen uns diesen Einsichten verschliefSen und so tun, als

ware es ganz normal, sich nur an Fakten, Konten, Zahlen, Erfolgen

10



und dem zu orientieren, was bloR3 diesseitig ist. Damit kommt man
durchs Leben, ja — aber ohne sich den tieferen Fragen seiner Exis-

tenz wirklich zu stellen.

Mir ware das ehrlich gesagt nicht genug. Ich bin tGberzeugt: ,Es gibt
eine Wirklichkeit hinter dieser Wirklichkeit”, etwas hinter dem, was

wir vordergriindig sehen.

Etwas, das wir mit dem Herzen, wie es so schon heil$t, mit unseren
Sinnen und Geflihlen wahrnehmen kénnen. Diese haben einen

eigenen Realitatswert. Wie von Schleiermacher gehort!

Wir empfinden das, wenn wir uns wieder verzaubern lassen, statt
es als kindliche Phantasien abzutun — wenn wir mit allen Sinnen

diese tiefere Wirklichkeit erkennen.

Das Kind in der Krippe spricht uns auf eine Weise an, die wir
wahrnehmen kénnen, wenn wir es wollen, ohne dabei unseren

Verstand aufzugeben.

Wie das funktionieren kann, dazu wollte ich ein paar Anregungen
geben, die vielleicht noch nachwirken. Eventuell (iberzeugt das den

einen oder die andere. Es wiirde mich freuen!

Es wiirde mich vor allem freuen, wenn Weihnachten dadurch fir
uns heute mehr ware als nur ein Familienfest, das es zweifellos

auch ist.

Aber dies bewusst auch im Licht des Géttlichen, des Unendlichen,

das uns an Weihnachten anschaut, wie an keinem anderen Tag.

11



Durch das Kind in der Krippe: Symbolisch und ,naiv*, aber trotz-

dem real.

Ich wiinsche uns ein frohes Weihnachtsfest mit tiefen Einsichten

und lebendigen Geflihlen fiir unsere wahre Existenz.

FUr uns selbst, mit allen, die uns lieb sind, und mit Gott, der uns in

Jesus Christus als Licht in der Finsternis scheint. Amen....
Pfarrer Thomas Hartmann

Ev. Thalkirchengemeinde
Wiesbaden-Sonnenberg

12



