
Predigt an Heiligabend 2025, Christvesper

Liebe	Weihnachtsgemeinde,	

Weihnachten	ist	das	Fest	der	Liebe,	der	Familie,	der	Geschenke.	Wir	
können	es	uns	aussuchen	und	selbst	ergänzen.		

Es	ist	vielleicht	auch	das	Fest	der	Spiele.	Denn	nicht	nur	verschenkt	
man	diese	gern,	ob	für	Konsole,	Handheld	oder	Computer,	als	
BreEspiele	und	was	immer.		

Auch	ich	mache	vor	Weihnachten	mit	den	Konfis	gern	ein	paar	
Spiele.	Darunter	das	sogenannte	„Weihnachts-ABC“.		

Dabei	treten	Gruppen	gegeneinander	an:	Wem	fällt	am	schnellsten	
etwas	Passendes	zu	Weihnachten	ein,	sobald	man	den	nächsten	
Buchstaben	aus	dem	Alphabet	in	die	Runde	ruQ:		

C	geht	zum	Beispiel	gut	mit	Christkind.	J	passt	mit	Jungfrau	oder	
Jungfrauengeburt	zusammen.	Josef	kann	man	hier	auch	nennen,	
genauso	wie	Maria	bei	M.	Bei	K	denkt	man	sofort	an	die	Krippe,	bei	
H	an	die	Hirten.	Usw.	

Den	Konfis	fällt	zu	diesen	Buchstaben	immer	viel	ein.	Es	macht	
Spaß,	und	bei	einigen	Anfangsbuchstaben	ist	es	auch	echt	heraus-
fordernd.	Daher	wird	zum	Beispiel	beim	X	auch	das	amerikanisch	
abgekürzte	„X-mas“	akzepWert.	



2

Und	so	geht	es	immer	weiter.	Bald	hat	man	die	wichWgsten	Begriffe	
der	biblischen	Weihnachtsgeschichte	zusammen,	die	als	Ur-
sprungserzählung	vom	Jesuskind	gilt.	

Doch,	freilich,	dass	sich	das	alles	genauso	oder	doch	sehr	ähnlich	
zugetragen	haben	soll,	da	könnte	man	ausrufen,	wie	es	so	schön	
heißt:		

Die	BotschaA	hör	ich	wohl,	allein	mir	fehlt	der	Glaube,	–		oder	etwa	
nicht?		

Auch	wenn	wir	uns	heute	in	der	Kirche	versammeln,	halten	die	
meisten	von	uns	diese	Weihnachtsgeschichten	aus	der	Bibel	wohl	
für	ziemlich	legendarisch	bis	ausgedacht.		

Und	in	gewisser	Weise	sWmmt	das	auch.	Sie	sind	in	dem	Sinn	keine	
Fantasy,	also	reine	fantasievolle	Erfindungen	wie	„MiEelerde“	oder	
„Hogwarts“,	sondern	sozusagen	Fan-FicFon	–	sie	schmücken	und	
deuten	aus,	bauen	aber	auf	einer	realen	Basis	auf	–	der	Geburt	
Jesu.	

Dabei	nimmt	ihnen	diese	„Fan-FicWon“	nichts	vom	ursprünglichen	
Wahrheitsgehalt:		

Denn	–	was	wäre,	wenn	diese	Geschichten	nie	den	Anspruch	hat-
ten,	eine	Art	objekWver	BerichterstaEung	zu	sein?		

Was,	wenn	sie	staEdessen	eine	Antwort	auf	ganz	andere	Fragen	
geben	–	auf	Fragen,	die	wir	Menschen	uns	stellen,	seit	wir	denken	
können,	damals	wie	heute?	

Fragen	wie:		



3

• Warum	bin	ich	hier?		

• Hat	mein	Leben	eine	Bedeutung?		

• Bin	ich	gewollt?		

• Gibt	es	etwas,	das	größer	ist	als	ich	selbst?	

Die	Weihnachtsgeschichte	erzählt	von	einem	GoE,	der	die	Distanz	
zu	uns	überwindet.	Er	bleibt	nicht	fern	in	göElicher	Macht	und	
Herrlichkeit,	sondern	kommt	zu	uns	als	das	Verwundbarste,	das	wir	
kennen:	als	neugeborenes	Menschenkind,	in	einem	Stall	zur	Welt.	
Bei	Menschen,	die	unbedeutend	schienen.	

Die	WeihnachtsbotschaQ	will	uns	daher	auch	sagen:	Du	bist,	was	
immer	deine	Geschichte	ist,	nicht	allein	in	dieser	Welt.	Dein	Leben	
ist	kein	Zufall,	sondern	von	GoL	gewollt.		

Selbst	in	deiner	Schwäche,	in	deinen	Zweifeln,	in	deinen	dunklen	
Stunden	bist	du	gesehen,	bist	du	gemeint.	

Vielleicht	ist	der	Glaube	an	diese	Geschichte	weniger	eine	Frage	
des	Beweises,	als	vielmehr	eine	Frage	der	Sehnsucht.		

Die	Sehnsucht	danach,	dass	die	Welt	nicht	kalt	und	gleichgülWg	ist.	
Die	Hoffnung,	dass	Liebe	stärker	ist	als	alle	Macht,	dass	das	Kleine	
das	Große	verändern	und	dass	das	scheinbar	UnwichWge	bedeu-
tend	werden	kann…	



4

Ich	finde,	das	ist	eine	ganz	andere	Herangehensweise,	auch	an	
diese	alte	Geschichte,	die	zweifellos	viel	Mythisches	und	Legen-
däres	enthält.		

Aber	um	es	klar	zu	sagen:	Das	wussten	die	Menschen	damals	auch!	

Wir	denken	vielleicht,	dass	die	irgendwie	so	ein	bisschen	naiv	
waren,	keine	Ahnung	haEen	und	im	Grunde	alles	glaubten,	was	
man	ihnen	vorsetzte.	

Doch	das	ist	nicht	wahr.	Sie	haben	wahrscheinlich	Dinge	erlebt,	wie	
wir	sie	kaum	kennen,	und	sie	kannten	andererseits	viele	Sachen	
nicht,	die	für	uns	selbstverständlich	sind,	wie	das	Smartphone,	
Internet,	FortbewegungsmiEel	wie	Auto	und	Flugzeug,	E-Scooter,	
die	uns	gern	die	Gehwege	verstellen,	und	anderes	mehr.		

Doch	es	gibt	über	alle	Zeiten	hinweg	eine	gemeinsame	Basis:	Dass	
wir	Menschen	sind.		

Mit	Leib	und	Seele,	Körper	und	Geist,	und	wie	immer	man	das	
unterscheiden	will.	Mit	Bedürfnissen	des	Körpers,	wie	auch	der	
Seele	im	weitesten	Sinne.	Und	da	würden	wir	uns	mit	Menschen,	
die	vor	2000	Jahren	lebten,	in	vielem	treffen,	Gemeinsamkeiten	
finden.		

Zurück	zur	Weihnachtsgeschichte	–	nehmen	wir	ein	besonders	
umstriEenes	Beispiel	daraus:	wie	„J“:		

Maria	war	demnach	Jungfrau,	als	sie	ihren	vom	Heiligen	Geist	
gezeugten	Sohn	Jesus	zur	Welt	brachte	–	was	für	uns	biologisch	



5

und	naturwissenschaQlich	völlig	unmöglich	ist.	Aber	hier	kommt	
es:		

Das	haben	die	Menschen	damals	so	auch	nicht	geglaubt.		

Sie	kannten	solche	Erzählungen	von	berühmten	Menschen	wie	
Platon	oder	Sokrates,	römischen	Kaisern	und	ägypWschen	Phara-
onen.	Auch	diese	seien	durch	gleichsam	göEliche	Zeugung	zur	Welt	
gekommen.	

Da	hat	keiner	danach	gefragt,	ob	das	jetzt	„biologisch“	sein	kann.	
Niemand	wollte	inWme	Details	wissen,	um	Beweise	dafür	oder	
dagegen	zu	finden.	Das	kam	erst	Jahrhunderte	später.	

Mit	Worten	des	biblischen	Archäologen	Michael	Neumann	gesagt:		

„In	diesem	Bekenntnis	spielt	irgendeine	biologisch-medizinische	
Frage	der	Jungfräulichkeit	nicht	die	geringste	Rolle.	Christen	und	
Nichtchristen	der	Zeit	Jesu	würden	über	heuWge	Verwunderung	
gegenüber	der	Bezeichnung	‚Jungfrauengeburt‘	verständnislos	den	
Kopf	schüEeln“ 	1

Sie	würden	sich,	so	Neumann,	„über	die	Naivität“,	diese		Aussage	
„plaE	biologisch	misszuverstehen,	sehr	wundern.“	

Damals	war	eben	allen	klar:	Diese	Wundererzählungen	sollten	
sagen,	da	ist	jemand	von	GoE	geschickt!	Als	sein	Geschenk	für	uns	
Menschen.	

 Zitiert nach Huizing, Klaas: Lebenslehre. Eine Theologie für das 21. Jahrhundert, 2. 1

Auflage, 2025, S. 138



6

Worauf	es	an	Weihnachten	also	wirklich	ankommt,	ist	nicht,	ob	wir	
an	biologisch	unmögliche	Wunder	glauben	–	sondern	dass	wir	das	
eigentliche	Wunder	verstehen:	GoE	mischt	sich	in	unser	Leben	ein.	
Darum	geht	es,	um	diesen	Mindestglauben	gewissermaßen,	damit	
Weihnachten	überhaupt	einen	Sinn	ergibt.		

Doch	Weihnachten	soll	uns	auch	auf	Gefühlsebene,	„im	Herzen“,	
erreichen.		

Dabei	helfen	sicher	die	Geschenke	unterm	Weihnachtsbaum	oder	
die	familiären	Treffen	–	wobei	wir	uns	auch	wünschen,	dass	sie	
schön	ausfallen	und	harmonisch	sein	werden…	

Doch	unabhängig	davon,	wie	wir	Weihnachten	feiern,	sollte	im	
Zentrum	unseres	Empfindens	das	Kind	in	der	Krippe	stehen.	Mit	all	
den	schönen	Geschichten,	die	darum	herum	erzählt	werden.		

Aber	wie	sollen	uns	diese	heute	noch	erreichen?		

Dazu	fällt	mir	einer	der	wichWgsten	evangelischen	Theologen	
überhaupt	ein,	Friedrich	Schleiermacher:		

1799,	zur	Zeit	der	RomanWk,	erschien	sein	frühes	Büchlein	mit	dem	
wunderbaren	Titel	„Reden	über	die	Religion	an	die	Gebildeten	
unter	ihren	Verächtern“.		

Einen	solchen	Titel	könnte	man	heute	kaum	mehr	bringen.	Aber	
damals	zeigte	er,	dass	es	auch	unter	den	geisWgen	Eliten	und	den	
Intellektuellen	Menschen	gab,	die	an	kirchlichen	Äußerungen	und	
Glaubensdogmen	zweifelten.		



7

Sie	dachten,	mit	WissenschaQ	und	moderner	Technik	sei	die	
Religion	doch	erledigt.		

Schleiermacher	wollte	Religion	und	Glauben	daher	einen	eigenen	
Standort	geben,	heute	würde	man	vielleicht	sagen:	ein	„Allein-
stellungsmerkmal“.		

Religion	ist	für	ihn	weder	Wissen	oder	Handeln,	auch	nicht	Moral,	
sondern,	so	sagte	er:	„Sinn	und	Geschmack	für	das	Unendliche”.		

Religion	ist	demnach	etwas	ganz	Eigenes	in	uns.	Wir	spüren	und	
„schmecken“	dann,	wie	sie	sich	anfühlt	und	wie	sie	sich	auf	das	
Unendliche	erstreckt.	Wir	nehmen	mit	allen	Sinnen	wahr,	wie	
bedeutend	sie	für	uns	ist.	

Man	könnte	jedoch	sagen,	dass	viele	Menschen	diesen	„Sinn	und	
Geschmack	für	das	Unendliche“	nicht	mehr	bewusst	wahrnehmen.	
Ein	Grund	dafür	ist,	dass	wir	mit	so	vielen	Dingen	konfronWert	
werden:	allgegenwärWge	„Breaking	News“,	Internet	und	Streaming-
Dienste,	schöne	und	schlimme	Ereignisse,	persönliche	Heraus-
forderungen	in	Beruf	und	Familie,	Verlockungen	durch	Konsum	und	
vieles	andere	mehr.		

Dadurch	kommen	wir	kaum	noch	zu	uns	selbst	und	können	uns	
nicht	mehr	auf	das	konzentrieren,	was	im	Leben	wirklich	wichWg	
ist:		

• Nämlich	auf	den	Sinn	unseres	Lebens,	auf	unser	Woher	und	
Wohin.		

• Auf	die	Liebe,	die	wir	im	Leben	geben	und	empfangen.	



8

Schleiermacher	nun	meinte,	das	Wesentliche	an	der	Religion	sei	
„das	Anschauen	des	Universums“.	So	entstehen	„Sinn	und	
Geschmack	fürs	Unendliche".		

Aber	das	„Universum“	wirkt	auch	auf	uns:	Es	ist	akWv.		

Für	Schleiermacher	ist	das	„Universum“	die	ganze	Schöpfung,	
Natur	und	GöEliches,	das	wir	mit	Sinnen	und	Gefühlen	
wahrnehmen.		

So	entsteht	durch	„Anschauung	und	Gefühl“	des	Universums	ein	
wechselseiWger	Prozess,	eine	Begegnung	zwischen	GöElichem	und	
Menschlichem.	

In	der	RomanWk	spielten	auch	Kinder	eine	wichWge	Rolle.	Sie	galten	
als	Zeichen	unverdorbener	Unschuld.	Sie	leben	uns	vor,	wie	man	
unmiEelbar	mit	der	Welt,	der	Natur	und	GoE	verbunden	ist.		

Jesus	selbst	sagte:	„Wenn	ihr	nicht	glaubt	wie	die	Kinder,	so	kommt	
ihr	nicht	ins	Himmelreich.“	Denn	nur	die	Kinder	vertrauen	sich	
ohne	Vorbehalte	dem	Unendlichen	unbedingt	an.		

Das	macht	sie	verletzlich	und	schutzbedürQig,	aber	in	dieser	
Hinsicht	auch	zu	einem	Vorbild	–	indem	sie	uns	zeigen,	dass	wir	uns	
dem	GöElichen	ebenfalls	ganz	anvertrauen	sollten.		

Daran	erinnert	uns	das	Weihnachtsfest	nachfühlbar:	Denn	da	
kommt	ein	Kind	von	göElicher	HerkunQ	zur	Welt.	Hier	können	wir	
unseren	„Sinn	und	Geschmack	für	das	Unendliche“	entdecken	und	
schulen,	indem	wir	dem	fein	nachspüren:	Was	bedeutet	es,	wenn	
GoE	in	einem	Kind	zur	Welt	kommt,	wenn	er	selbst	Mensch	wird?	



9

–––	

Wir	können	uns	dieser	Einsicht	auch	anders	nähern:	Heute	be-
schäQigt	man	sich	gerne	mit	dem	„inneren	Kind“.	Dieses	Konzept	
spielt	in	manchen	Psychotherapien	eine	wichWge	Rolle.		

An	Weihnachten	lässt	sich	dieser	Gedanke	aufgreifen,	wenn	wir	
bedenken,	dass	das	„Kind	in	uns“	auch	diese	unmiEelbare	Abhän-
gigkeit	spürt.		

Dieses	„Kind	in	uns“	kann	am	leichtesten	mit	dem	Kind	in	der	
Krippe	kommunizieren.	Wir	können	es	auf	uns	wirken	und	Weih-
nachtssWmmung	autommen	lassen,	wie	wir	sie	vielleicht	zuletzt	
als	Kind	erlebten	oder	manchmal	auch	durch	unsere	eigenen	
Kinder	wieder	erfahren.	

Dieses	Wefe	Bedürfnis,	diese	Sehnsucht	nach	Geborgenheit,	nach	
dem	Aufgehen	in	etwas	Größerem,	Stärkerem,	das	uns	schützt	und	
umgibt,	ist	in	uns	allen	angelegt.	Lebenslang.		

Wer,	wenn	nicht	GoE,	sollte	am	Ende	die	GaranWe	dafür	sein?	

——-	

„Das	ist	ja	unglaublich	naiv“,	mögen	manche	innerlich	ausrufen.	
SWmmt.		

Aber	auch	darauf	gibt	es	eine	feine	Antwort	von	dem	an	Symbol-
theorie	und	Psychoanalyse	orienWerten	französischen	Philosophen	
Paul	Ricœur,	†	2005):	Er	sprach	von	der	„zweiten	Naivität“.	



10

Zunächst	gibt	es	die	uns	allen	bekannte	„erste	Naivität“	besonders	
der	Kinder,	die	gewissermaßen	alles	glauben,	was	man	ihnen	er-
zählt.		

Wird	man	älter,	kommt	die	Autlärung,	und	man	hinterfragt	kri-
Wsch,	was	die	Dinge	und	Erzählungen	denn	„in	Wahrheit“	bedeu-
ten.		

Danach	entwickelt	sich	Ricœur	zufolge	diese	„zweite	Naivität“:	ein	
neu	gereiQes	Verständnis,	das	die	KriWk	nicht	leugnet,	sondern	
integriert.		

Man	reflekWert	die	Symbole	und	Geschichten	weiterhin	bewusst,	
kann	sie	aber	auch	wieder	fühlen	und	wahrnehmen,	fast	wie	als	
Kind.	Nur	jetzt	nach	und	durch	die	KriFk	der	eigenen	AuQlärung	
hindurch	–	„geläutert“.	

Wer	so	auch	als	Erwachsener	an	Weihnachten	glaubt,	wer	sich	
darauf	einlässt	und	„Sinn	und	Geschmack	für	das	Unendliche“	
verspürt,	das	sich	im	Endlichen	eines	Kindes	in	der	Krippe	zeigt,	ist	
nicht	dumm	und	naiv	–	sondern	auf	eine	fortgeschriEene	Weise	
aufgeklärt!	

Aufgeklärt	durch	eine	Sichtweise,	die	Glauben	und	Gefühle	wieder	
zulässt	und	spürt,	dass	hinter	den	Dingen,	die	sich	unseren	Augen	
zeigen,	etwas	Tieferes,	Sinnvolles,	ja	Ewiges	liegt.	Und	auch	das	ist	
für	mich	Weihnachten!	

Wir	können	uns	diesen	Einsichten	verschließen	und	so	tun,	als	
wäre	es	ganz	normal,	sich	nur	an	Fakten,	Konten,	Zahlen,	Erfolgen	



11

und	dem	zu	orienWeren,	was	bloß	diesseiWg	ist.	Damit	kommt	man	
durchs	Leben,	ja	–	aber	ohne	sich	den	Weferen	Fragen	seiner	Exis-
tenz	wirklich	zu	stellen.	

Mir	wäre	das	ehrlich	gesagt	nicht	genug.	Ich	bin	überzeugt:	„Es	gibt	
eine	Wirklichkeit	hinter	dieser	Wirklichkeit“,	etwas	hinter	dem,	was	
wir	vordergründig	sehen.		

Etwas,	das	wir	mit	dem	Herzen,	wie	es	so	schön	heißt,	mit	unseren	
Sinnen	und	Gefühlen	wahrnehmen	können.	Diese	haben	einen	
eigenen	Realitätswert.	Wie	von	Schleiermacher	gehört!	

Wir	empfinden	das,	wenn	wir	uns	wieder	verzaubern	lassen,	staE	
es	als	kindliche	Phantasien	abzutun	–	wenn	wir	mit	allen	Sinnen	
diese	Wefere	Wirklichkeit	erkennen.	

Das	Kind	in	der	Krippe	spricht	uns	auf	eine	Weise	an,	die	wir	
wahrnehmen	können,	wenn	wir	es	wollen,	ohne	dabei	unseren	
Verstand	aufzugeben.		

Wie	das	funkWonieren	kann,	dazu	wollte	ich	ein	paar	Anregungen	
geben,	die	vielleicht	noch	nachwirken.	Eventuell	überzeugt	das	den	
einen	oder	die	andere.	Es	würde	mich	freuen!	

Es	würde	mich	vor	allem	freuen,	wenn	Weihnachten	dadurch	für	
uns	heute	mehr	wäre	als	nur	ein	Familienfest,	das	es	zweifellos	
auch	ist.		

Aber	dies	bewusst	auch	im	Licht	des	GöLlichen,	des	Unendlichen,	
das	uns	an	Weihnachten	anschaut,	wie	an	keinem	anderen	Tag.	



12

Durch	das	Kind	in	der	Krippe:	Symbolisch	und	„naiv“,	aber	trotz-
dem	real.		

Ich	wünsche	uns	ein	frohes	Weihnachtsfest	mit	Wefen	Einsichten	
und	lebendigen	Gefühlen	für	unsere	wahre	Existenz.		

Für	uns	selbst,	mit	allen,	die	uns	lieb	sind,	und	mit	GoE,	der	uns	in	
Jesus	Christus	als	Licht	in	der	Finsternis	scheint.	Amen.…	

Pfarrer Thomas Hartmann

 
Ev. Thalkirchengemeinde 
Wiesbaden-Sonnenberg


